
 מרדכי לינזר

 בכורות כג
 

 טומאת אפר פרה

רש"י (בד"ה לטמא) כתב דאפר פרה מטמא כדכתיב והנוגע במי הנדה. והרש"ש עמד על דבריו שלא מצאנו זה במקום 
רי"ז בספרו (הל' פרה פר' חוקת. והג אחר שיש טומאה לאפר חטאת, ורא"מ הורוביץ כתב שיש מקור לדברי רש"י בסיפרי

גם הביא מקור מדברי הספרי לדעת רש"י לפי' הגר"א שם. אבל הרמב"ם לא הזכיר טומאה של אפר ) 126אדומה, עמ' 
חטאת, ודוקא של מי חטאת אחר שנתקדשו. ועי' בגרי"ז שם שלפי פי' הראב"ד בספרי, אין הוכחה לדעת רש"י, וי"ל 

 שהרמב"ם סובר כדעת הראב"ד.

ומאה באפר לבד. אמנם הרמב"ם (פט"ו פרה אדומה ה"ד) כבר אמנם לכאו' סוגין מוכח כרש"י וכנגד הרמב"ם, שיש ט
תירץ זה, שהביא סוגין באופן שקידש עם כל התעורבת. אבל הגרי"ז שם הק' ע"ז דצ"ע, וכוונתו שאם מהני הקידוש היכא 
שמעורב בו רוב אפר מקלה, א"כ יטמא גם במגע, שהרי למעשה המים מקודשים, ואם לא מהני קידוש כה"ג, א"כ גם 

  משא לא יטמא.ב

) תירץ דאחר שקידש באפר המעורב, הוציא את האפר מן המים, ובכה"ג הרמב"ם איתיביה אפר כשרובחי' הגרי"ז (ד"ה 
מודה לרש"י שמטמא, דכיון שכבר נהיה חלק מ'מי חטאת', שוב לא פקע שם זה ממנו גם אחרי שהוציאו אותו מן המים, 

 ולהכי שייך בו ביטול ברוב, וההבדל בין מגע ומשא.אבל דוקא האפר חטאת מטמא, ולא אפר מקלה, 

ובעיקר דברי הרמב"ם מוכח שאפשר לקדש מי חטאת עם אפר שנתערב בו קצת אפר מקלה, וקשה ממש"כ הרמב"ם 
) דהא פרה סי' ט' סקי"ז) שאם נתערב בו אפר מקלה שהוא פסול לקידוש. וצ"ל כמש"כ החזו"א (פ"ט פרה אדומה הי"ד(

דרבנן, אבל מדאו' מהני הקידוש, ולהכי לגבי טומאת מי חטאת לחומרא אזלינן בתר הדין דאו' דפסול התם הוא מ
 לטמא.

 

 טומאה כמאן דאיתא או כמאן דליתא

נח' בסוגין אם טהרה מעוררת טומאה ובדין טומאת משא, והיינו אם חשבינן הטומאה כמאן דליתא או כמאן דאיתא. 
רוב, דדעת הרא"ש (חולין פ"ז סי' לז) שבטל לגמרי, ונהפך האיסור להיות היתר, והנה נחלקו הראשונים בגדר דין ביטול ב

ואילו דעת התוס' רי"ד (ב"ב לא: ד"ה שתי) שאסור לאדם אחד לאכול כולם, וגם התוס' בחולין (ק. ד"ה בריה) הסתפקו 
 בדבר. ולכאו' זוהי המח' בסוגין, אם המיעוט עדיין קיים או שהתבטל לגמרי.

, ועי' רי"ד צ"ל דאה"נ, וקי"ל כרב ירמיה [אלא שצריך ביאור דעת אביי אמאי טומאה עוררת טומאה ולדעת התוס'
], אבל לדעת הרא"ש צ"ב בטעמא דרב ירמיה, אמאי אמרינן כמאן דאיתא, והרי הרא"ש סובר דבטל לגמרי. וכתב להלן

סורו, דכל הביטול הוא רק כל עוד הרא"ש שם דאף שהמיעוט בטל ונהפך להיתר, אבל אם הוכר האיסור הרי חזר לאי
 שהוא בטל, וה"ה אם ניתווסף איסור, מצא מין את מינו וניעור, דהוי כמו הוכר האיסור. 

ובמח' אביי ורב ירמיה, ביאר הקה"י (סי' כג) דרב ירמיה סובר דבטל רק לגבי מה שנצרך מגוף הביטול, ואילו אביי סובר 
. ולהכי בניתווסף מים טהורים לציר, הרי לכו"ע מצא מים את מינו וחזר דכיון שבטל, הרי הוא בטל לגמרי לכל דבר

דכיון שבטל, הרי הוא בטל לגמרי, להיות מים, ולרב ירמיה מה"ט נתעורר לגמרי, גם לגבי היותו 'טמא', ואילו אביי סובר 
 ואף שנתעורר לגבי היותו 'מים', אבל אכתי בטל לגבי היותו 'טמא'.

ש שם בסוה"ד הק' ע"ע מאי שנא טומאת משא מהא דמותר לאכול כולם ביחד, ותירץ דמגע ולגבי טומאת משא, הרא"
ומשא שני עניני טומאה, ולהכי אף שבטל לגבי מגע, אבל אינו בטל לגבי משא, כיון שהוא לכתחילה על הכל ביחד [ואין זה 

אכילה, הכל הוי נידון אחד, ואם תאסור  מוכרח מעיקר דין ביטול, דדין ביטול נאמר על מגע ולא משא, כנ"ל], ואילו לגבי
 לאכול כולם בב"א, ממילא גם תאסור לאוכלם בזא"ז, והרי הדין של רוב מתיר לאוכלם.

 



 לח בלח ויבש ביבש

התוס' (ד"ה נבילה) הק' איך מותר לאכול תערובת של איסור והיתר, הרי הוי כמו טומאת משא. ותירצו שהאוכל נכנס 
ולהכי שייך ביטול. והוסיפו דנראה דטומאת משא דסוגין הוא מדרבנן, אבל להכי חילקו בין  לבית הבליעה בזה אחר זה,

 טומאה ובין אכילה, דלגבי אכילה שייך לתלות.

דהא בתעורבת של לח בלח הכל הוא אחד ממש, ובכל משהו הוא טועם את שניהם, ואיך הותר לאכול. והק' האחרונים 
ותירץ הר"י קורקוס (ספ"א שאר אבות הטומאה) דבתעורבת של לח בלח כו"ע מודו דהמיעוט הוא כמאן דליתא דמי, 

ע ולא במשא, שהטומאה ובזה ביאר דברי הרמב"ם שם (פ"א הט"ז) דבהמה ששפעה חררת דם אינה מטמאה לא במג
 התבטלה לגמרי. 

והמל"מ (פ"א מטמאי משכב הי"ד) הק' דהא בסוגין הקשו מזה על רב ירמיה, ולא אמרו את התירוץ של הר"י קורקוס. 
ותירץ המרכבת משנה (ספ"א שאר אבה"ט) שהגמרא על זה 'קשיא', ולא 'תיובתא', משום שיש איזה שהוא תירוץ ע"ז, 

 לח ובין יבש ביבש.והיינו לחלק בין לח ב

אבל המרכבת הק' ע"ז מהא דמים וציר דמיירי בלח בלח, וגם בזה סובר רב ירמיה כמאן דאיתא, וגם הרמב"ם פסק כן. 
ותירץ הקה"י (סי' כב) דיסוד דברי הר"י קורקוס הוא דוקא במין בשאינו מינו, דאז שייך לומר שהוא בטל לגמרי, אבל 

לקמן. ובהוסיף מים לציר, הרי המים יצא מביטולו, אלא שהטומאה כבר בטלה, והרי במין במינו, בע"כ גם המיעוט הוא 
  הכא אין בו מעלת 'לח בלח' שיתבטל המיעוט לגמרי. 

 

 , טומאה קלה עד לכלבטומאה חמורה עד לגר

דעת רש"י (ד"ה עד לגר) שאם אינו ראוי לאכילת גר, נהי דפקע טומאת משא, אבל טומאת מגע לא פקעה [והא דטהור 
ממגע הוא מדין ביטול ברוב], אבל התוס' (ד"ה טומאה חמורה, ובד"ה טומאה קלה) חלקו על רש"י, דאליבא דבר פדא 

והא דמטמא טומאה קלה היינו טומאת יטול ברוב], [ולא בעינן לזה בדהא אינה קרויה נבילה פקעה גם טומאת מגע 
 אוכלין. 

ובחי' הגרי"ז (ד"ה לבר פדא) תירץ דמש"כ רש"י 'טומאת מגע' אין הכוונה שמטמא אדם כדין נבילה, אלא שמטמא 
אוכלין במגע, ובאמת רש"י בחולין (עא. ד"ה טומאה חמורה) כתב כן. ובעיקר דברי רש"י בחולין, חקר הגרי"ז [הו"ד 

פר מנחת אברהם] אם כוונתו דמטמא משום דלא גרע ממגע נבילה או שהיה בו דין סופו לטמא טומאה חמורה בס
 דמטמא במגע, וזה לא פקע מיני'.

עא.) פירש באופ"א, ד'טומאה חמורה' מיירי בנבילה, וכיון שנפסלה מאכילת גר אינו מטמא כנבילה, אבל הרמב"ן (חולין 
 לין דעלמא, שהשיעור שלהם הוא שיפסלו מאכילת כלב.ואילו 'טומאה קלה' מיירי באוכ

 

 איתחזי מעיקרא אגב אמו  

הק' הראשית ביכורים והחזו"א (בכורות סי' כא סק"ב) דאמאי חשיבא כנבילה מעיקרא, והלא עובר במעי אמו אין בו 
ה אותו, ואז כבר איסור נבילה או טומאת נבילה, כמבו' בפרק בהמה המקשה, וא"כ רק נחשב כמת בזמן שהאמא מפיל

 אינו ראוי לאכילה.

ותירץ החזו"א דאף דהעובר כחי, זהו דוקא כל עוד שהוא בתוך אמו, שיכול להיות ניתר ע"י שחיטתה, אבל אם האמא 
 הפילה אותו, הרי לא חשיב כחי כלפי מצב זה.  


